
 
 
 

243 

 

L’effet-miroir, quand le théâtre se profite de l’antiquité pour refléter 
notre actualité : cas de « Le retour d’Hulagu »  

de Sultan Bin Mohammed Al-Qasimi1 
DOI : 10.46522/S.2025.01.20 

 

Tarik ABOU SOUGHAIRE PhD 
Université des Arts de Târgu-Mureș, Institut de Recherches Théâtrales et Multimédia  
e-mail: tarekamine64@yahoo.com 
 
 
Abstract: The Mirror Effect, When the Theatre Takes Advantage of History to 

Reflect Our Current Actuality: Case of “The Return of Hulagu” by 
Sultan Bin Mohammed Al-Qasimi 

In the complex world of theatre, every word, every idea, every gesture, as well as every 
line influences the spectators or readers. In the piece entitled "The Return of Hulagu", 
written by Sultan Bin Mohamed Al-Qasimi, the idea of the mirror effect is omnipresent 
and imposes itself as a centripetal notion. The characters, whether they are protagonists 
or secondary, their speeches, the chrono-spatial indications, the events, the themes 
addressed, even the declarations made by the playwright in this historical drama, all 
these elements are intertwined, in a one way or another, in order to show us how History 
can play the role of a mirror by evoking facts from the past inviting the reader to reflect 
on their own experiences, the crises of which are, without the least, in resemblance with 
these facts. The problem of this article is expressed, thus, by highlighting and addressing 
the dramatic techniques that the playwright used within his play, sometimes in a subtle 
way, sometimes in an explicit way, in order to create a space of confrontation with 
oneself, a space where the public is not invited to discover the historical events given to 
be represented to such an extent that it is summoned to understand the symbolic 
interpretation of these events, or even to determine their relationships with its daily. 
 
Key words: mirror effect; history; theatre; historical; Hulagu. 
 

Pour mener une étude documentaire visant à clarifier les critères de la pièce 
historique et à démontrer son effet-miroir visant à refléter la réalité dans laquelle nous 
vivons actuellement, il nous paraît nécessaire de nous lancer, tout d’abord, d’un aperçu 
biographique de l’auteur de la pièce mise en question. Né en juillet 1939, Sultan Bin 
Muhamed Al-Qasimi est un dramaturge arabe, poète, historien et professeur des 
Universités. Il est, aussi, un homme d’État, puisque, après l’assassinat de son frère, 
Khaled Bin Muhamed Al-Qasimi, il a pris le relai du pouvoir en janvier 1972 et il est, 
désormais, devenu le gouverneur de l’émirat de Sharjah, aux Émirats Arabes Unis, à 

 
1 Articol realizat în cadrul proiectului CNFIS-FDI-2025-F-0168 - "Cercetarea artistică în secolul 

XXI: crearea unui ecosistem de excelență academică". 



 Symbolon Volume XXIV. no. 1 (44) 
 
 

244 

 

l’exception de quelques jours entre 17-23 juin 1987 lorsque son jeune frère a essayé de 
le renverser du trône et de prendre son siège. Obtenu un Doctorat en Histoire de 
l’Université d’Exeter en Angleterre et un autre Doctorat en géographie politique du 
Golfe de l’Université de Durham, il est devenu le président de l’Université de Sharjah 
depuis 1997 jusqu’au présent. Sa passion pour le théâtre en général et pour le théâtre 
historique en définitive nous a menés à le considérer comme l’un des dramaturges les 
plus connus non seulement dans le monde oriental, mais aussi en Occident. Multiples 
sont ses pièces théâtrales dont la majorité a été traduite en plusieurs langues étrangère et 
d’entre lesquelles notre choix est tombé sur sa pièce intitulée Le retour d’Hulagu, 
laquelle a été traduite en neuf langues étrangères : l’anglais, le français, l’espagnol, le 
russe, l’allemand, le polonais, l’ourdou, le bengali et récemment le roumain. 

En ce qui concerne l’idée de cette recherche, « l’effet-miroir » n’est qu’une notion 
qui a frappé notre esprit dès que nous avons lu le précieux poème qu’avait prononcé le 
célèbre poète préislamique Tarfa Ibn Alabd2 (539- 569) devant le roi Amr Ibn Hind afin 
de lui reprocher ses compagnons qui l’avaient abandonné. C’est dans ce poème très 
court, composé seulement de six vers, qu’il a dit :  

 
Mes gens m'ont abandonné et ne se sont pas irrités de l'iniquité honteuse 
Qui a été commise au milieu d'eux. 
Puisse Allah ne laisser aucune dent  
À tout homme dont j'avais cultivé l'amitié ! 
Ils sont tous plus rusés que le renard ;  
Comme cette nuit ressemble à celle d'hier ! 

Santa-Maria 1901, 114 
 

C’est à partir du dernier vers de ce poème que nous avons inspiré l’idée de l’effet-
miroir que nous entendons mettre en évidence à partir de la présente étude puisque nous 
nous interrogeons s’il existe des pièces de théâtre visant à nous stimuler à réfléchir sur 
notre présent à travers les événements du passé. La mise en analyse de cette idée vise à 
expliquer comment le passé pourrait être considéré comme un simple miroir qui reflète 
tous les actes d’aujourd’hui. Plusieurs sont les gens qui recourent à répéter, involontai-
rement, le dernier vers de ce poème-là dans leur discours quotidien quand il s’agit d’une 
certaine similarité ou ressemblance entre les événements qu’ils ont déjà vécus et ceux 
qu’ils vivent aujourd’hui, ou pour en mieux dire quand ils voient que leur quotidienneté 

 
2  Tarfa Ibn Alabd Ibn Sofian Ibn Saad Ibn Malek Ibn Bakr Ibn Wael (en arabe  طرفة بن العبد  بن سفيان

 .est un poète qui appartient à la tribu de Bakr qui habitait dans le Bahreïn (بن سعد بن مالك بن وائل
Connu par son surnom Tarfa, ce poète est né en 539 après J.C. et mort en 569 dans le même 
pays. Il est issu d’une famille célèbre par ses nombreux poètes. Il est vécu orphelin et a été éle-
vé par son oncle maternel puisque ses oncles lui ont interdit de prendre sa part de l'héritage de 
son père. Mais malgré tout cela, il faisait partie de la plus haute classe de poètes grâce à la 
splendeur de sa poésie et à l'éloquence de sa langue. Pour en savoir plus, consultez.   

 



 

Tarik ABOU SOUGHAIRE  
 

245 

 

n’est qu’un reflet ou une simple répétition de l’antériorité. C’est dans ce vers que le 
poète tend à nous déclarer jusqu’à quel point est articulée l’analogie entre les événe-
ments antérieurs et ceux de l’actualité, bien sûr avec la mise en considération du chan-
gement du temps, de l’espace, voire des personnalités. Pour cela, les hommes 
d’aujourd’hui reviennent à se profiter de l’Histoire et à en tirer des leçons afin de pou-
voir éviter les problèmes contemporains. C’est de ce principe que nous avons décidé 
d’illustrer les racines de cette idée-là dans le théâtre et de démontrer ses effets sur les 
écrits dramatiques d’aujourd’hui.  

Certes, le théâtre est l’une des formes de divertissement, mais il représente en même 
temps le miroir à travers lequel nous pouvons nous donner sur l’Histoire, la fenêtre en-
vers les époques antérieures, les faits historiques, les luttes politiques, ainsi que les con-
flits sociaux qui ont aidé à tracer notre présent. Il s’agit, ici, du drame historique dont 
les racines remontent à l’Antiquité Grecque. Ce genre-là – avant que Shakespeare le 
prenne pour un prototype en enfilant la majorité de ses écrits dramatiques, comme c’est 
le cas de sa pièce intitulée « Jules César » publiée en 1599 et dans laquelle il a illustré 
les événements conduisant au meurtre de ce Général romain, les conséquences de sa 
mort, ainsi que les réformes politiques qu’il a effectuées en Rome Antique et qui ont été 
la cause de son meurtre –  a été connu avec les dramaturges grecs dans la mesure où ils 
l’ont exploré avec l’apparition de « Les Perses » d’Eschyle. Celle-ci, jouée en 472 avant 
J.C., évoque la bataille navale de Salamine, la bataille de Psyttalie, ainsi que la retraite 
de l'armée perse. L’histoire du drame historique en est profonde et riche, mais ce qui est 
plus important que de nous pencher sur la chronologie de ce genre, c’est de nous inférer 
au fond de la nature de cette forme théâtrale et de ses caractéristiques tout en déchiffrant 
son effet-miroir qui nous permet, à la fois, de nous porter sur les événements du passé et 
d’en tirer des leçons qui nous aident à interpréter notre propre actualité, mais aussi à 
envisager notre avenir.  

La problématique est, ainsi, délicate dans la mesure où nous allons essayer de dé-
montrer, tout en comptant sur l’analyse de la pièce intitulée Le retour d’Hulagu de Sul-
tan Bin Mohammed Al-Qasimi, quand et comment le drame historique pourrait avoir 
l’effet-miroir sur le lecteur. Pour en mieux expliquer, il est à dire que, dans telle ou telle 
pièce historique, le lecteur n’est pas invité à découvrir les événements historiques don-
nés à représenter à tel point qu’il est convoqué à comprendre l’interprétation symbo-
lique de ces événements, voire à déterminer leurs relations avec le présent. Avant d’en 
aller plus loin et afin de mieux comprendre la nature et les caractéristiques essentielles 
de ce genre dramatique, dit le drame historique ou le « miroir de concentration » (Fix 
2010, 14), comme le nomme Victor Hugo, il nous paraît intéressant de préciser, tout 
d’abord, ce que nous entendons par le terme Histoire dont « sont empruntés la physio-
nomie générale du temps et les personnages réels, et tout le reste est laissé à 
l’imagination du dramaturge » (Montini 2015, 281-291).  

En fait, l’Histoire représente la réalité à laquelle nous recourons dans la perspective 
de nous retrouver, ou pour en mieux dire dans la tentative de nous échapper à une actua-



 Symbolon Volume XXIV. no. 1 (44) 
 
 

246 

 

lité falsifiée ou à un avenir inconnu, comme l’affirme cet adage africain, « lorsque on ne 
sait pas où l’on va, on retourne d’où l’on vient » (Bassidiki 2009, 115-127). Si nous 
tendons à définir l’Histoire, nous pouvons la résumer en un mot : « La vérité ». Ce 
terme-ci reflète tout ce que nous pouvons dire de la réalité de l’Histoire dans la mesure 
où celle-ci nous présente, sous la plume d’un historien, les événements tels qu’ils se 
sont passés. Un tel propos est affirmé par Bernard Guenée, dans son article intitulé His-
toire et Culture historique dans l’Occident Médiéval, puisqu’il dit : « L’Historia est en 
effet par définition un récit vrai car elle est l’exposition de ce qui s’est passé dans 
l’Histoire, de la réalité historique telle qu’elle se constitue sous l’action et le regard de 
Dieu » (Guenée 1981, 281-282).  

Dans cette perspective, il est à confier que le métier de l’historien représente l’un 
des métiers les plus raffinés dans la mesure où il s’attache toujours à nous rapporter 
les vérités, seulement les vérités. Qu’en est-il donc lorsque le dramaturge veut endos-
ser le rôle de l’historien et il se penche à créer de l’Histoire ou d’un récit historique la 
thématique principale de son œuvre théâtrale ? La réponse à cette question fait, en 
effet, partie de la problématique de notre recherche dans la mesure où nous allons 
essayer de mettre en lumière les raisons qui ont stimulé le dramaturge Sultan 
Bin Mohammed Al-Qasimi à reconstituer, dans sa pièce mise en étude, l’histoire 
d’Hulagu et de son raid contre l’État abbasside.  

Quoi qu’elle en soit la définition l’Histoire, il y a une prise en compte de l’effet his-
torique dans la pièce au cas où celle-ci vise à reconstituer un fait passé qui a eu lieu en 
réalité.  C’est ce qu’affirme Patrice Pavis, dans son ouvrage intitulé Dictionnaire du 
théâtre, dans la mesure où il dit : « la dramaturgie aborde l’Histoire dès que la pièce 
reconstitue un épisode passé qui s’est vraiment déroulé » (Pavis 2015, 160). Il indique, 
quand même, que le rapport dramaturgie-histoire est établie dans toute œuvre drama-
tique, quoi qu’elle soit sa nomination, historique ou non, du fait qu’y est installée, une 
temporalité reflétant, à son tour, un moment historique. C’est à ce propos qu’il indique : 
« toute œuvre dramatique, qu’elle s’intitule ou non pièce historique, fait intervenir une 
temporalité et représente à ce titre un moment historique de l’évolution sociale : le rap-
port est, en ce sens, un élément constant et constitutif de toute dramaturgie » (Ibidem.). 
Il est, donc, essentiel de constater que le drame est dit historique au moment où le dra-
maturge vise à y impliquer un fait passé qui est arrivé en réalité et qui lève un coin de 
voile sur l’histoire d’une personnalité remarquable, d’un peuple ou d’une civilisation 
intégrale, comme c’est le cas de la pièce mise en question.  

Dans Le retour d’Hulagu, le rapport à l’Histoire, ainsi qu’à la vérité, est effective-
ment articulé dès le titre dans lequel le dramaturge fait référence à une personnalité ré-
elle ayant une résonance dans l’Histoire mongole, mais aussi dans celle arabe, à savoir 
Hulagu (1217-1265). L’apparition du nom de ce Général, connu comme le fondateur de 
la Dynastie mongole des Houlagides qui a pu gouverner la Perse et l’Iraq à partir du 
XIIIe siècle jusqu’au XIVe siècle, vise à déclarer, dès le début, la dimension historique 
de la présente pièce, voire à maintenir un contrat avec le lecteur qu’il sera impliqué dans 



 

Tarik ABOU SOUGHAIRE  
 

247 

 

un drame chronologique dont le tissage exige la présence de certains critères, à savoir : 
l’authenticité du cadre chrono-spatial, l’évocation des événements et des personnages 
véridiques, la souveraineté narratologique, le reflet de la société et la dimension éduca-
tive. La fusion de tous ces éléments nous permet, ainsi, de nous interroger sur toutes les 
particularités et les ambiguïtés du texte mis en question, de mettre en lumière la façon 
de traiter l’historique, de découvrir minutieusement une intrigue de création et de ré-
flexion, de nous enfiler dans certains événements qui articulent, d’une façon ou d’une 
autre, l’idée de l’effet-miroir puisqu’ils sont en lien solide avec les problématiques de 
notre actualité, et d’en tirer tant de profits et de leçons.  

L’authenticité du cadre chrono-spatial :  

En fait, l’authenticité de telle ou telle action dramatique, surtout historique, se garan-
tit, en premier lieu et sans le moindre doute, par l’indication de tel ou tel cadre chrono-
spatial véritable, comme c’est le cas dans le drame mis en question. De ce principe, 
nous nous penchons à révéler comment le temps et l’espace, ces deux axes centripètes 
dans Le retour d’Hulagu, s’enchevêtrent et constituent l’un des facteurs qui nous permet 
de percevoir et d’interpréter les événements historiques, évoqués à l’intérieur de ce 
drame, dans une optique de miroir ayant pour but de refléter de présentes préoccupa-
tions ou de tintinnabuler avec des luttes d’actualité. En vue d’illustrer la véridicité du 
cadre chrono-spatial dans Le retour d’Hulagu, Al-Qasimi a eu recours à deux moyens. 
En premier lieu, il a octroyé à cette pièce de théâtre un titre qui ne laisse, devant le lec-
teur, aucune porte ouverte à ne pas croire que les événements qu’il va lire sont encadrés 
dans un cadre chrono-spatial réel. Dès la première vue portée sur le titre dans lequel est 
mentionné le nom d’Hulagu, ce personnage historique, le lecteur a l’impression qu’il est 
sur le point de s’enfiler dans un drame dont le composant tempo-spatial est en liaison 
directe avec l’époque réelle de ce Général mongol, voire avec les lieux qu’il a conquis. 
D’ici, l’une des particularités du drame historique est accentuée, c’est ce que le drama-
turge a effectivement créé un lien solide entre le temps, l’espace et les personnages de 
sorte que la réalité de l’un de ces axes exige la véridicité de deux autres.  

En outre, l’un des moyens dont s’est sert le dramaturge afin d’articuler la réalité du 
cadre chrono-spatial de sa pièce, c’est qu’il a indiqué clairement et littéralement 
l’époque concernée et l’espace où se déroule l’action. En tête du premier acte de la 
pièce, l’auteur a mentionné certaines indications scéniques à partir desquelles il nous a 
fournis de quelques informations concernant le cadre temporel de l’histoire et l’espace 
où se trouvent les personnages qui vont prendre le relai actionnel, puisqu’il dit : 

Le temps : Année 653 de l’hégire / 1255 Ap. J.-C.  
L’espace : L’Assemblée du calife abbasside Al-Musta’sim, à Bagdad.   
Le calife est entouré de son ministre Ibn Al-Alqamî et de Duwaydâr, commandant 
de l’armée.   

 Al-Qasimi 2021, 11 
 



 Symbolon Volume XXIV. no. 1 (44) 
 
 

248 

 

Ces indications chrono-spatiales nous ont menés à consulter, en réalité, les œuvres 
de l’Histoire afin de constater et de savoir si les événements évoqués dans la pièce mise 
en analyse s’attachent à une histoire réelle que l’auteur a dramatisée, ou bien s’ils sont 
liés à une fiction historisée. Pourtant, par recours aux ouvrages historiques, nous avons 
constaté que la bataille entre les Abbassides et les Mongols a eu lieu durant les années 
656 de l’hégire / 1258 Ap. J.-Christ. Parmi les meilleurs volumes historiques, que nous 
avons consultés et qui ont abordé, en détail, la chute du califat abbasside sur les mains 
des Mongols, nous pouvons mentionner Histoire des Mongols et chute de Bagdad. Ce 
qui est attirant dans ce volume, écrit par Ragab Bichet, c’est ce que cet historien a dé-
montré tant de réalités que, si nous osons de l’avouer, Al-Qasami a déposées dans sa 
pièce selon une vision dramatique. Le meilleur exemple en est, donc, l’extrait suivant 
dans lequel Bichet, outre qu’il accentue la période du calife Al-Musta’sim et qu’elle 
fasse la référence à quelques lieux que nous allons rencontrer effectivement dans la 
pièce mise en étude, met en évidence les caractéristiques de ce calife que nous pouvons 
découvrir facilement lors de la lecture des événements :  

 
Après que Hulagu eut détruit les châteaux de Haschisch en Perse, les forces mon-

goles se sont déplacées pour atteindre le deuxième objectif de la campagne, qui était 
d'attaquer Bagdad et de renverser le califat abbasside. Durant cette période, le calife 
Al-Musta'sim Billah (1242-1285 Ap. J.-C. / 640-656 de l’Hégire), devenu le dernier 
calife abbasside de Bagdad, espérait restaurer à nouveau la gloire du califat, mais il 
était un homme faible et se concentrait uniquement sur la satisfaction de ses instincts.   
À cela s’ajoute le conflit sectaire qui a eu lieu, au sein de la Cour, entre le ministre 
chiite, Muayyad al-Din ibn al-Alqami, et le scribe sunnite du calife, Aybak al-
Duwaydâr. Cela a fait traverser au califat les pires périodes de sa vie, comme un ma-
lade attendant la mort 

     Bichet 2010, 209 
 

De là, il est à dire que le temps indiqué au début de la pièce revient à une époque ré-
elle, ou pour en mieux dire à l’époque de l’avant-bataille entre les Mongols et les Ab-
bassides. Aussi, le cadre spatial de l’incipit, les personnages qui y sont configurés, ainsi 
que tous les autres personnages mentionnés tout au long de la pièce, ne sont que de vrais 
reliefs affirmant la vérité de tout ce que nous allons lire dans ce drame historique. La 
question qui se pose alors : comment l’authenticité du cadre chrono-spatial a-t-elle ac-
centué la notion de l’effet-miroir ?  En fait, afin de démontrer comment le temps et 
l’espace aident, dans telle ou telle pièce historique, à jouer le rôle du miroir de notre 
actualité, il nous paraît nécessaire de ne pas détacher ces deux axes de tous les autres 
facteurs du drame, surtout les personnages et les événements qui s’y déroulent. Dans ce 
sens, le cadre chrono-spatial de la pièce ne pourrait jamais accentuer tout seul l’effet-
miroir reflétant notre présent, ou pour en mieux dire sans le prendre pour un point cru-
cial visant à inciter le spectateur à s’identifier aux personnages et aux événements qui 
s’y passent. De cette optique, nous ne pouvons pas juger jusqu’à quel point le temps et 
l’espace de la pièce concernée visent à refléter des problématiques contemporaines sans 



 

Tarik ABOU SOUGHAIRE  
 

249 

 

prendre en considération les détails historiques qui s’y déroulent et les mettre en paral-
lèle avec ceux de l’époque actuelle.  

La souveraineté narratologique :  

Aborder une pièce historique, c’est se lancer dans un monde très vaste où les indica-
tions narratologiques résonnent fort, un monde où ces indications apparaissent d’une 
façon plus ou moins prédominante, ou pour en mieux dire un monde où la narration 
représente l’une de ses particularités essentielles dans la mesure où le trait distinctif de 
l’intrigue de la pièce mise en question, c’est qu’elle évoque une réalité historique. Tant 
qu’il s’agit de l’Histoire, l’apparition narratologique devient, d’une manière ou d’une 
autre, une nécessité incontournable. Même si Le retour d’Hulagu représente, à 
l’essence, un texte mimétique ou dialogique, le narrateur y semble prédominant dans la 
mesure où ses instructions narratives apparaissent presque dans chaque page en vue de 
clarifier, au lecteur, le cadre tempo-spatial dans lequel se trouvent les personnages ou de 
lui éclaircir quelques informations concernant les événements de la fable. Dans ce sens, 
il est à dire que ce drame historique distingué d’une certaine omniprésence des com-
mentaires narratifs visant, comme nous allons le constater, à aider le lecteur à mieux 
comprendre le déroulement de l’action. De même, nous allons voir comment le narra-
teur interrompt, de temps en temps, le discours des personnages afin de mettre en lu-
mière leurs caractéristiques, leurs pensées, leurs sentiments ou tout ce qu’il s’agit de 
leur monde intérieur, ce monde mystérieux que les personnages eux-mêmes n’arrivent 
pas à nous délivrer à partir de leur propre discours. Raison pour laquelle, le choix du 
terme Souveraineté n’est pas par hasard puisque nous avons voulu utiliser un terme qui 
évoque, d’une part, la nature historique du drame où nous sommes impliqués et qui arti-
cule, d’autre part, la prédominance de la narration sur tous les actes, les événements, 
voire toute la mimésis des personnages.  

Tant qu’il s’agit de la narratologie, la mise en relief des didascalies devient indubi-
tablement une nécessité inévitable puisqu’elles représentent l’une des pratiques par la-
quelle le dramaturge essaie d’accorder à son texte dramatique une sorte de créativité, 
celle que nous pouvons nommer la créativité mimé-diégétique du fait qu’il tente de 
mettre la lecture de son ouvrage sur la même ligne de l’importance de sa représentation, 
ou pour en mieux dire « de telle sorte que la lecture de son œuvre soit parfaitement 
équivalente à sa représentation » (Lochert 2004, 43-67). Dans telle ou telle pièce, les 
didascalies désignent, effectivement, l’espace où nous sommes invités à lire telle ou 
telle information narrative et non pas à voir une représentation théâtrale, le lieu où appa-
raissent abondamment le narrateur et ses commentaires, alors qu’y disparaissent les 
personnages et leur propre discours.  

Non loin du début du premier acte où sont mentionnées certaines indications narra-
tologiques articulant le cadre temporel, celui de l’espace, ainsi que les noms des person-
nages, le narrateur nous amène, de nouveau, à découvrir plusieurs autres de ses com-
mentaires qui pénètrent les dialogues des personnages et à partir desquels il nous délivre 



 Symbolon Volume XXIV. no. 1 (44) 
 
 

250 

 

la place importante qu’occupe l’une de ses pratiques qui lui permet d’apparaître sans 
cesse et d’interrompre le déroulement de l’action, à savoir la forme épistolaire. Il s’agit, 
ici, de la mise en évidence des lettres échangées entre les personnages et leurs effets sur 
la fable mise en question. Bien que Le retour d’Hulagu vise à privilégier le dialogue, 
l’intégration des lettres permet d’explorer, dans l’intrigue, une sorte du suspense. 
L’exemple typique en est, à ce propos, la lettre envoyée de la part d’Hulagu au calife 
Al- Musta’sim et dans laquelle il lui demande le soutien militaire dans sa guerre contre 
les citadelles musulmanes qu’il assiège. Même si la déclaration de cette lettre a eu lieu 
par le narrateur, la délivrance de son contenu a été mis en lumière par l’intervention de 
l’un des personnages, à savoir le ministre Ibn Al-Alqami. Voyons, ainsi, le passage sui-
vant dans lequel le calife lui demande de lire la lettre d’Hulagu :  

 
(Ibn Al-Alqamî saisit la lettre. Le calife Al-Musta’sim lui demande d’en faire la 
lecture)  
AL-MUSTA’SIM : Ibn Al-Alqamî… Lisez-la. (Ibn Al-Alqamî lit la lettre, puis dit) :  
IBN AL-ALQAMÎ : Sire, Hulagu vous demande d’envoyer un détachement de 

soldats pour contribuer à sa guerre contre les citadelles musulmanes 
qu’il assiège. 

 Al-Qasimi 2021, 12  
 

Sur le plan de la fiction, l’insertion des échanges épistolaires dans le premier acte 
nous a donné l’opportunité de découvrir certaines révélations dans l’intrigue tout en 
suivant les perspectives des personnages. Dans la dernière réplique de l’extrait ci-
dessus, nous observons qu’Hulagu demande aux Abbassides de l’aider militairement 
dans son combat contre les citadelles musulmanes. Mais, en revenant aux perspectives 
des personnages présumées dans leur dialogue subséquent, nous découvrons que ce Gé-
néral mongol cache d’autres intentions malveillantes. À cet égard, il est à dire que le 
discours, tenu entre le calife Al-Musta’sim, son ministre Ibn Al-Alqamî et son com-
mandant en chef de l’armée, Duwaydâr, n’est qu’un moyen qui nous permet de toucher 
de près leurs différentes focalisations à propos de la lettre d’Hulagu et d’observer com-
ment ces trois personnages se sont mis en discorde : l’un d’eux, Ibn Al-Alqamî, voit la 
nécessité d’aider militairement les Mongols, l’autre, le calife, hésite de prendre cette 
décision, alors que le dernier, le commandant en chef de l’armée, prend la lettre 
d’Hulagu pour une astuce dont l’objectif est d’évider Bagdad d’une partie de ses forces 
armées, le fait qui facilite, à son tour, la mission d’Hulagu et de ses soldats d’avoir 
l’accès aux territoires sans la moindre résistance de la part des Abbassides. C’est ce que 
nous pouvons lire dans leur long dialogue suivant : 

 
AL-MUSTA’SIM : Et Qu’en pensez-vous, Ibn Al-Alqamî ?  
IBN AL-ALQAMÎ : Sire, je pense qu’il faut envoyer notre armée pour participer à 

la destruction de ces citadelles.  
AL-MUSTA’SIM : Je suis de votre avis !  



 

Tarik ABOU SOUGHAIRE  
 

251 

 

DUWAYDÂR : Moi, je m’oppose à l’envoi d’une force armée pour participer à 
cette guerre !  

IBN AL-ALQAMÎ : (s’adressant à Al-Duwaydâr) En premier lieu, ces gens sont 
en désaccord avec nous, aussi bien sur le plan doctrinal que sur 
l’orientation politique. En second lieu ils constituent un danger pour 
toute la région ! N’avez-vous pas entendu parler de la liste de leurs 
victimes ? Alors, pourquoi blâmerions-nous les Mongols pour avoir 
assiégé ces citadelles ? Ne constituent-elles pas des foyers de terro-
risme dans leurs territoires et une menace pour la sécurité de leur 
pays et pour tous les chefs mongols eux-mêmes, sans exception ?  

AL-MUSTA’SIM : Alors, quel est votre avis, Duwaydâr ?  
DUWAYDÂR : Envoyez-lui quelques cadeaux, plutôt que des soldats… 
(Duwaydâr sort. Al-Musta’sim reste en tête à tête avec son ministre).  

        Al-Qasimi 2021, 12-13  
   

De là, il est à mentionner que l’évocation de cette lettre d’Hulagu, dans ce drame 
historique, pourrait être pris pour « un moyen simple de porter le débat [entre les trois 
personnages] devant le public » (Simonet-Tenant 2004, 35-42). Une autre lettre rédigée 
par une nécessité apparaît, aussi, dans le premier acte de la pièce d’Al-Qasimi. Outre la 
lettre d’Hulagu, ce dramaturge a indiqué la présence d’un autre message, mais cette 
fois-ci de la part du calife envers ce Général mongol. Tout en suivant la même tech-
nique, il a créé une certaine harmonie entre cette apparition épistolaire, dite en sorte de 
didascalie, et le discours des personnages du fait que chacun de ces deux éléments vise à 
élucider ce qu’a dissimulé l’autre. Pour mieux expliquer cette technique, le dramaturge 
a impliqué son public dans un drame où toutes les composantes se complètent mutuel-
lement du fait que le public n’arrive pas à comprendre ce que dit le narrateur à propos 
de la lettre du calife sans recours au discours de ce dernier et vice-versa. De ce principe, 
il est à mentionner que cette sorte de complémentarité, créée entre ces deux facteurs, 
n’est là que pour donner une vie au texte dramatique d’Al-Qasimi et afin que le lecteur 
puisse, en même temps, accéder à des niveaux supérieurs de signification. Dans les in-
dications scéniques concernant la lettre du calife, le dramaturge a attribué au narrateur le 
fait de nous annoncer de la présence des échanges épistolaires, alors qu’il a accordé aux 
personnages le rôle de nous délivrer le contenu de cette lettre. Cela signifie, en bref, que 
le public doit être toujours en contact direct avec toutes les composantes du texte drama-
tique, qu’il s’agisse des instructions narratologiques ou bien du discours principal des 
acteurs.  Le passage suivant en est, donc, la meilleure épreuve dans la mesure où le nar-
rateur nous a informé, dans la didascalie, que le calife avait donné à son ministre l’ordre 
d’écrire une lettre à Hulagu, tandis que les détails de cette lettre ont été insérés dans le 
discours de ces deux personnages. Voyons, ainsi, jusqu’à quel point s’enchevêtrent 
complètement et s’achèvent réciproquement les propos du narrateur – qui démontrent 
les réactions de ces deux acteurs, leurs attitudes, ainsi que leurs gestes au moment où ils 
rédigent la lettre à Hulagu - et leur propre discours qui met en évidence, d’une part, 
l’état de l’humiliation du calife, et d’autre part sa caractéristique d’avare :   



 Symbolon Volume XXIV. no. 1 (44) 
 
 

252 

 

 
 
(Ibn Al-Alqamî saisit une feuille et une plume. Al-Musta’sim tente de lui dicter la 
lettre en disant) : Écrivez… Écrivez… 
IBN AL-ALQAMÎ : Sire, permettez que je rédige moi-même la lettre. (Il com-

mence à écrire tout en disant à haute voix ce qu’il écrit) : De la part 
du calife abbasside Al-Musta’sim au Grand Hulagu… Je vous de-
mande pardon et excuse de ne pas être en mesure de vous venir en 
aide en envoyant les forces que vous me demandez.  

(Ici, le calife s’emporte et dit) :  
LE CALIFE :  Moi, le calife abbasside, je m’humilie devant cet infidèle !  
IBN AL-ALQAMÎ : Sire… C’est une lettre morte, sans effet. Personne n’en pren-

dra connaissance. Duwaydâr est absent ; il ne pourra donc pas s’y 
opposer.  

AL-MUSTA’SIM : Bien … Continuez, finissez la lettre ! (Ibn Al-Alqamî achève la 
rédaction de la lettre, la remet à al-Musta’sim qui la relit et la signe. 
Ensuite, il se lève, soulève un tapis qui recouvre plusieurs offres 
remplis de bijoux pour en choisir quelques-uns afin de les offrir à 
Hulagu. Il ouvre les coffres un par un, et commence à choisir. A 
chaque fois, il hésite à transmettre les bijoux choisis à Ibn Al-Alqamî 
en disant) : Non, ça c’est trop, celui-ci suffit… Celui-là non plus…  
Ni celui-là… Celui-ci seulement… Cet ensemble aussi, c’est trop… 
Ni celui-là… Celui-là seulement.  

         Al-Qasimi 2021, 13-14 
 

Bien que les échanges épistolaires ne cessent d’apparaître tout au long de ce drame 
historique, qu’ils soient à travers les commentaires du narrateur, ou bien qu’ils soient 
inclus dans le discours des personnages, le dramaturge y met un terme dans le 3ième acte. 
C’est là que les lettres entre Hulagu et le calife Al-Musta’sim trouvent leur apogée. 
D’entre les lettres qui occupent une place majeure dans cet acte, nous pouvons mention-
ner la dernière lettre qu’a adressée Al-Musta’ism envers Hulagu et qui nous démontre le 
pouvoir doux de ce calife. À l’envers de sa lettre mentionnée ci-dessus affirmant son 
humiliation, Al-Musta’sim a essayé, dans sa dernière lettre, de revêtir l’apparence du 
courage et de faire semblant audacieux vis-à-vis de ce Général mongol qui lui deman-
dait, dans un message, de transmettre la direction des affaires du pays à son fils et de 
venir comparaître en personne devant lui. Mais, le calife a refusé la demande d’Hulagu 
en le menaçant d’écraser sa force dans le cas où il décide de faire la guerre contre son 
califat. Lisons, ainsi, cet extrait de la lettre d’Al-Musta’sim : 

 
Hulagu… Je vous mets en garde contre la colère de Dieu, qui s’abattra sur vous si 

vous venez à agresser les Abbassides… Tous les musulmans, d’Orient comme 
d’Occident sont à ma disposition et n’attendent qu’un signe de moi pour marcher sous 
mon commandant contre les envahisseurs mongols. 

Al-Qasimi 2021, 29 
 



 

Tarik ABOU SOUGHAIRE  
 

253 

 

   Bien que les échanges épistolaires prennent fin dans le 3ième acte, les indications 
narratologiques continuent de se manifester jusqu’à l’énoncé final de la pièce. Tout au 
long du dernier acte du drame, elles sont toujours prédominantes les didascalies où le 
narrateur ne cesse de commenter les actes des personnages, de démontrer leurs réactions 
et d’articuler leurs caractéristiques. Au début de cet acte, le narrateur insère l’une de ses 
indications qui délivre au lecteur la présence d’Ibn Al-Alqamî assis dans son siège du 
ministre après la chute de Bagdad et tourné de quelques notables :  

 
(Ibn Al-Alqamî est assis dans son fauteuil de ministre, en compagnie de quelques 
notables) 

Al-Qasimi 2021, 43 
 

Même si le dramaturge a pu articuler, à travers cette indication scénique, la trahison 
d’Ibn Al-Alqamî envers son calife et l’État Abbasside, il a eu recours au discours des 
personnages afin de combler au lecteur les lacunes qui peuvent être produites par la 
didascalie seule. À ce propos, il convient de mentionner que le dramaturge ne cesse de 
créer une sorte d’harmonie entre les deux couches de son texte dramatique, les didasca-
lies et le discours des personnages, en vue d’avouer au lecteur les moindres détails con-
cernant ses sujets. À titre d’exemple, la thématique de la trahison de ce ministre est in-
cluse dans le passage narratif cité ci-dessus, mais elle n’est pas littéralement prononcée. 
Raison pour laquelle, le dramaturge a donné le relai de la parole à l’un des notables, qui 
entouraient ce ministre, afin de confirmer au lecteur l’infidélité de ce dernier dans la 
mesure où il dit :  

 
UN NOTABLE : Ibn Al-Alqamî … les sépultures des califes ont été profanées, 

leurs os dispersés… Tant d’endroits ont été incendiés… on a porté 
atteinte à l’honneur des gens, pillé la bibliothèque de Bagdad et jeté 
les livres dans le fleuve pour en faire un pont, afin que les chevaux 
des Mongols le traversent… 

       Ibidem. 
 

En somme, les indications narratologiques ont joué un rôle majeur dans la pièce his-
torique d’Al-Qasimi dans la mesure où le dramaturge les a fonctionnées en faveur de 
l’interprétation des émotions et des pensées de ses personnages. La prédominance de 
ces indications était toujours là afin d’articuler l’importance du non-joué de fait qu’elles 
nous ont fournis, d’une part, des informations sur le contexte dans lequel se trouvent et 
évoluent les personnages. D’autre part, nous avons vu comment elles ont aidé à organi-
ser l’intérieur du drame mis en question tout en créant un certain équilibre mutuel avec 
le discours des personnages de sorte qu’elles évoquent, parfois, une sorte du suspense 
tout en donnant aux personnages l’occasion de déchiffrer les codes de ce suspense, et 
parfois, elles déchiffrent au lecteur ce que les personnages n’arrivent pas à délivrer à 
travers leur discours, comme c’était le cas des échanges épistolaires.   



 Symbolon Volume XXIV. no. 1 (44) 
 
 

254 

 

L’évocation des événements et des personnages réels :   

Lire Le retour d’Hulagu, c’est s’enfiler dans une vaste intrigue dont l’action principale 
est basée sur les détails historiques de la bataille entre les Mongols et les Abbassides. 
Cette pièce est, en effet, tissée en quatre actes qui se tournent, tous, autour de différents 
combats menés par Hulagu contre les territoires arabes de cette époque-là et les tentatives 
incessantes de ce Général mongol afin d’occuper Bagdad. Plusieurs y sont les personnages 
qui évoquent la vérité de cette époque avec les moindres détails. Le premier acte est 
concentré sur le blocus de trois citadelles musulmanes par les forces mongoles « dans les 
régions de Tûn, de de Tarkashîz et de Kâmili » (Al-Qasimi 2021, 11). Dans cet acte, le 
dramaturge a démontré les mesures qu’a prises Hulagu afin de pouvoir mettre les mains 
sur ces trois forteresses tout en demandant au calife Al-Musta’sim de l’aider dans sa 
guerre. Mais, ce dernier a refusé de lui envoyer des renforts en soldats en préférant de lui 
donner quelques trésors, comme l’a conseillé son ministre Al- Duwaydâr.   

Quant au deuxième acte, le dramaturge y dessine la stratégie qu’a faite Hulagu en 
vue d’entreprendre la conquête d’une autre forteresse, celle « de Maymûn à Bistam, au 
nord de l’Iran, où se trouve l’imam ismaélien Rukn Al-Din Khûrshâh, chef de l’État 
nizarite3 » (Al-Qasimi 2021, 19). Tout au long de cet acte, le dramaturge ne cesse, tout 
en comptant sur le discours des personnages et les indications narratologiques interrom-
pant ce discours de temps en temps, de nous délivrer l’intelligence de ce Général mon-
gol qui a pu tomber cette citadelle et d’humilier son gouvernant Rukn Al-Din Khûrshâh. 
Lequel a finalement accepté la proposition d’Hulagu de convaincre, envers sa vie, les 
trois autres citadelles de se rendre.  Mais, après que celles-ci se sont rendues, Hulagu 
n’a pas respecté son alliance avec le chef des nizârites puisqu’il a ordonné à l’un de ses 
militaires de le tuer. C’est par un excipit ouvert que le dramaturge a conclu cet acte tout 
en provoquant le suspense chez le lecteur par le fait de lui déclarer que Bagdad est la 
destination suivante pour Hulagu et son armée. Voyons, ainsi, le propos de ce Général :  

 
HULAGU : Ha… Ha… Ha… À Bagdad donc… pour le châtier ! (Il brandit son 

épée et quitte la scène en criant) : À Bagdad… À Bagdad… !... La 
force prime le droit, c’est toujours notre devise.  

Al-Qasimi 2021, 23 
 

Tant qu’il s’agit de la représentation des conquêtes de ce leader mongol, le change-
ment du cadre chrono-spatial devient, indubitablement, une nécessité dans le troisième 

 
3  L'État nizârite ismaélien est un groupe secret mais éphémère de musulmans chiites. Les origines 

des Nizârites remontent au schisme originel de l'islam en l'an 632 de notre ère, lorsque la suc-
cession du prophète Mahomet a divisé la communauté musulmane en Chiites et Sunnites. Puis, 
au IXe siècle, un autre désaccord a éclaté parmi les Chiites. Les adeptes d'Ismaël, prophète de 
l'islam et patriarche biblique, ont formé la communauté chiite ismaélienne. (Pour en savoir plus, 
veuillez consulter ce site : https://www.nationalgeographic.fr/histoire/la-secte-des-assassins-a-t-
elle-vraiment-existe-legendes-monde-musulman) (Dernière visite le 17-12-2024, à 1h. 25).  



 

Tarik ABOU SOUGHAIRE  
 

255 

 

acte où le lecteur est invité à revenir sur le même espace par lequel le dramaturge a dé-
buté la pièce. Dans ce sens, le palais du calife abbasside représente ici le cadre spatial 
où se retrouvent et évoluent les trois mêmes personnages que nous avons rencontrés 
dans le 1er acte de cette pièce : Al-Musta’sim, Al-Duwaydâr et Ibn al-Alqamî. Même si 
l’espace et les personnages sont, ici, habituels pour le lecteur, l’action lui est différente 
puisqu’il se trouve en face des menaces directement menées de la part de Hulagu envers 
le calife Al-Musta’sim. Dans ce sens, il est à confier que le troisième acte représente 
l’acte centripète de toute la pièce dans la mesure où l’intrigue arrive à son apogée. Par 
conséquent, une analyse détaillée de notre part sera portée sur cet acte dans lequel les 
personnages sont plusieurs, les thématiques sont maintes et le dramaturge y a produit 
une variété de techniques afin de mette en valeur l’idée de l’effet-miroir.  

L’une des images intéressantes dans le troisième acte de la présente pièce, c’est ce 
que le dramaturge ne s’intéressait pas seulement à évoquer les événements liés au 
calife Al-Musta’sim et à la chute de Bagdad aux mains des Mongols, mais il s’est 
également penché à articuler certaines affaires liées à la classe populaire de cette 
époque-là.  Dans ce contexte, il convient de mentionner que les paroles de petits ou de 
simples gens résonnent fort tout au long de la pièce. Leur représentation y occupe une 
place majeure dans la mesure où le dramaturge ne cesse de démontrer leurs souf-
frances vis-à-vis de l’autorité, du vice et de l’abus de la cour du Calife ou de leurs 
prédominants. À titre d’exemple, Al-Qasimi a inséré, dans le 1er acte, le discours tenu 
entre un groupe de jeunes-hommes et Al-Sharâbî, le supérieur de la Cour, lorsque ces 
jeunes se sont adressés au calife Al-Musta’ism afin de lui confier leurs problèmes. 
L’apparition de ce groupe des simples et l’insertion de leurs paroles ne sont là que 
pour émerger deux échos dont le premier est lié au niveau du réel, alors que le deu-
xième s’attache à l’univers dramatique. D’un côté, par le recours à ce discours, il nous 
paraît indubitable que le dramaturge avait voulu indiquer les moindres détails de 
l’époque concernée dans la mesure où il n’a pas émergé seulement l’image des pré-
dominants, mais plutôt il a donné une certaine priorité à celle des dominés. D’autre 
part, tout au long de ce discours, le dramaturge ne cesse de démontrer l’une des parti-
cularités du calife Al-Musta’sim, à savoir sa faiblesse et son incapacité de diriger son 
royaume. C’est là que s’affirme seulement la prédominance de l’entourage, alors que 
le calife est caractérisé par une faiblesse insoluble qui le fait agir avec un égoïsme 
absolu envers ses sujets. Il ne se souciait pas de la résolution de leurs problèmes à tel 
point qu’il s’intéressait à ses propres envies, à ses femmes, voire à ses divertisse-
ments. Voyons, ainsi, l’extrait suivant :  

 
UN JEUNE : Nous désirons parler à Sharâbî, le supérieur de la cour.  
LE CHAMBELLAN : Il est à l’intérieur, avec le calife.  
(Un tumulte monte, venu des jeunes. À ce moment, le supérieur de la Cour entre, 
venu des appartements du calife) 
AL-SHARÂBÎ : Qu’est-ce que ce désordre ? Qui êtes-vous ?  
UN JEUNE : Nous sommes un groupe de jeunes musulmans. Nous désirons voir le calife.  



 Symbolon Volume XXIV. no. 1 (44) 
 
 

256 

 

AL-SHARÂBÎ : LE calife est occupé à présent.  
(On entend la musique et des rires de femmes)  
UN JEUNE : Vous êtes le malheur de cette nation. Vous avez arrangé l’élection de 

ce calife faible et vous avez entrepris de le corrompre par les 
femmes, la danse et les divertissements, afin que vous puissiez, vous 
et vous semblables, le dominer et prendre ainsi le contrôle des leviers 
du pouvoir… Vous avez jeté dans les prisons de nombreux membres 
de la dynastie des Abbassides. Et lorsqu’ils ont refusé de lui faire al-
légeance, vous les avez torturés jusqu’à les forcer de le reconnaître.  

AL-SHARÂBÎ : Sortez ! le calife ne désire recevoir personne …  
(Ces voix des jeunes montent) (De l’intérieur, on entend) :  
LE CALIFE : Sharâbî … Qu’est-ce que c’est ?  
AL-SHARÂBÎ : C’est un groupe de racailles.  
LE CALIFE : Chassez-les !  
(Sharâbî et des soldats armés de lances poussent les jeunes dehors, tandis qu’on 
entend de la musique et des éclats de rires de femmes)  

        Al-Qasimi 2021, 15-16 
 

La négligence du calife envers les intérêts de ses sujets apparaît claire dans cet extrait. 
Cependant, la description de cette négligence ne s’arrête pas à ce point-là puisque le dra-
maturge a démontré que le désintérêt d’Al-Musta’sim a abouti à une sorte de regret et de 
remord. Dans le 3ième acte, pendant que le calife tentait d’empêcher les Mongols d’avancer 
envers l’occupation de Bagdad, ces jeunes musulmans ont été les premières victimes. Leur 
mort, ou plutôt leur martyre a fait regretter le calife de tout ce qu’il avait déjà fait à leur 
égard. Après leur martyre, Al-Musta’sim s’est rendu compte s’il avait déjà prêté attention 
à leurs demandes, peut-être que les conséquences de la guerre auraient été différentes et 
que son État abbasside ne serait pas tombé sous le commandement des Mongols. C’est ce 
qu’il a vivement exprimé dans les lignes suivantes :  

 
(Abû Al-Abbas sort ; Al-Musta’sim reste seul ; agité, il déambule dans la salle. 
Des coulisses, émanent des bruits de guerres de guerre qui s’approchent ; puis une 
voix off dit) 
UNE VOIX OFF : Le fort d’al-Ajamî est tombé dans les mains des Mongoles… 
(Bruits de guerre) 
UNE VOIX OFF : Les Mongols pénètrent dans Bagdad…  
(Bruits de guerre) 
UNE VOIX OFF : Duwaydâr est tué ! Duwaydâr est tué !  
(Bruits de guerre) 
UNE VOIX OFF : Les jeunes musulmans, vêtus de linceuls blancs, meurent en 

martyrs dans les combats qui se déroulent sur le pont… 
AL-MUSTA’SIM : Ah, si j’avais reçu ces jeunes musulmans !... Si je les avais 

écoutés et si j’avais suivi leurs conseils …, mais à ce moment-là je 
m’amusais avec les femmes.  

        Al-Qasimi 2021, 36-37 
 



 

Tarik ABOU SOUGHAIRE  
 

257 

 

Multiples sont les remarques qui attirent notre attention dans ce passage et dont nous 
pouvons nous concentrer sur des deux observations. La première constatation, il s’agit 
de l’apparition de la voix off au sein du texte dramatique. Par recours à la définition de 
ce terme, il convient de mentionner ce qu’en dit le théâtrologue français, Patrice Pavis, 
qui déclare que :  

 
De l’anglais voice off : terme employé au cinéma où il désigne une voix entendue 

hors champ, à différencier de la voice over, voix qui est entendue, mais n’appartient 
pas aux personnages, visibles ou invisibles, de la fiction, et qui est la voix d’un narra-
teur extérieur ou intérieur à la fiction. […] 

La voix off n’est donc pas celle d’un personnage de la fiction et d’un acteur de la 
représentation, invisible par le spectateur, elle provient d’une instance extra-
fonctionnelle incarnée par le metteur en scène, par l’auteur disant des didascalies, par 
un narrateur commentant l’action scénique, par un personnage dont on entend ou dont 
un autre personnage imagine les pensées ou le monologue intérieur.  

       Pavis 2015, 406  
 

Tout en observant cette définition, il est à dire que le dramaturge a utilisé la voix off 
comme un procédé qui lui permet de se présenter à l’intérieur de son texte dramatique et 
d’y participer comme un personnage invisible jouant un rôle aussi bien que les autres 
personnages. En général, la voix off est considérée comme une technique théâtrale dont 
l’objectif est d’approcher entre deux mondes, le monde de la réalité auquel appartient 
l’auteur et celui de la fiction où se trouvent les autres personnages. Pour éviter toute 
confusion, il nous paraît nécessaire, à ce propos, de distinguer aussi entre la voix off et 
les didascalies, lesquelles représentent l’une des techniques permettant, elles aussi, à 
l’auteur de se configurer dans son texte dramatique et qui contiennent, comme l’indique 
Patrice Pavis, « plutôt des renseignements sur les pièces, leurs dates et lieux de compo-
sition et de représentation » (Pavis 2015, 92). Bien que les deux techniques affirment 
l’intervention de l’auteur dans la pièce qu’elle écrit et bien qu’elles soient sur la même 
ligne de l’importance puisqu’elles comportent des instructions données aidant le lecteur 
à comprendre l’action, les manières dont elles sont formulées au sein de la pièce se dif-
fèrent l’une de l’autre. De sa nomination, la voix off rend audibles les paroles de 
l’auteur, alors que les didascalies les rendent lisibles. En un mot, les didascalies sont 
toujours formulées en mode diégétique et cela exige la présence d’un narrateur, tandis 
que la voix off est souvent indiquée en mode mimétique, ce qui permet à l’auteur d’être 
sur le même niveau des personnages. Allant de la narration à l’expression orale, les 
deux notions sont, ainsi, là en vue d’affirmer la présence du dramaturge à l’intérieur de 
son texte dramatique afin de fournir le lecteur des informations importantes à propos de 
l’intrigue tout en lui déchiffrant des émotions ou des pensées que les personnages 
n’arrivent pas, eux-mêmes, à transmettre via leurs discours.     

Sans aller très loin et tout en revenant à l’extrait déjà cité, il nous paraît intéressant 
de mentionner que l’idée de la voix off dépasse les limites de ses emplois dans le texte 
d’Al-Qasimi. À cet égard, il est à déclarer que ce dramaturge a fonctionné cette 



 Symbolon Volume XXIV. no. 1 (44) 
 
 

258 

 

technique, à l’instar de tous ces précédents, afin de fusionner deux mondes, mais cette 
fois-ci la fusion n’est pas réalisée entre un monde réel et un autre imaginaire, mais 
plutôt entre deux mondes réels : le monde véridique de l’histoire évoquée dans la pièce 
où sont embuchés le calife Al-Musta’ism, Hulagu et les autres personnages et le monde 
réel de l’actualité auquel appartient l’auteur. De ce principe, se traduit effectivement 
l’idée de l’effet-miroir qui apparaît dans le titre de notre étude dans la mesure où le 
dramaturge, influencé par les faits de l’historicité, a pu traverser le temps, par le biais de 
la voix off, tout en participant dans l’épopée entre les Abbassides et les Mongols. Son 
apparition au même rang des personnages lui a donné l’opportunité de nous exprimer 
tout ce que ces derniers n’arrivent pas à nous déclarer. Au moment où les soldats d’Al-
Musta’sim ont été occupés dans leur combat contre la force d’Hulagu et pendant qu’ils 
buvaient l’amertume de la défaite, la voix off, représentant l’auteur, résonnait fort 
d’entre les bruits de la guerre afin de nous transmettre les moindres détails de la bataille. 
Tantôt elle nous démontre la chute de la force d’al-Ajami entre les mains des Mongols, 
tantôt elle déclare la démolition du mur d’enceinte. Aussi, elle nous informe de 
l’occupation de Bagdad par les Mongols et de l’assassinat de Duwaydâr avant de nous 
annoncer, enfin, le martyre du groupe des jeunes musulmans que le calife avait déjà 
expulsé tout en refusant de prêter aucune attention à leurs demandes.  En bref, en 
utilisant la voix off, Al-Qasimi a réussi de nous refléter tout ce que ni les personnages ni 
les didascalies insérées dans cet extrait n’arrivent à déchiffrer. Nous disons, donc, si les 
indications scéniques évoquées par les didascalies ont affirmé la présence des bruits de 
la bataille, l’apparition de la voix off a permis au lecteur d’entendre clairement l’écho de 
simples détails qui sortent d’entre tous ces bruits afin de déclarer la chute, la démolition, 
l’occupation, la mort, voire le martyre ; la fait qui, à son tour, lui donne (c’est-à-dire au 
lecteur) l’impression qu’il est présent sur le champ de la guerre, ou bien que la rencontre 
entre les deux forces se déroule sous ses yeux au moment de la lecture de la pièce.   

Quant à la deuxième constatation, il s’agit des indications dites par cette voix off.  
Tout en observant minutieusement la place où apparaissent les déclarations de la voix 
off, nous remarquons qu’elles sont toutes suivies par des indications scéniques formu-
lées en sorte de didascalies déclarant les bruits de guerre. Cela nous affirme que 
l’intégration de l’auteur à l’intérieur de son texte se change d’une place à l’autre, d’une 
situation à l’autre, d’une déclaration à l’autre, ou d’un statut à l’autre. Nous le retrou-
vons assumer le rôle du narrateur quand il vise à généraliser les événements en accen-
tuant, entre parenthèses, les bruits de la bataille, alors qu’il s’adapte au rôle de l’un de 
ses personnages au moment où il cherche à détailler ces événements en déclarant les 
différents détails que nous venons de mentionner ci-dessus. Mais, ce qui est attirant 
dans toute cette interaction entre les différentes apparitions de l’auteur, c’est ce que – 
après que la voix off a déclaré le martyre de jeunes musulmans dans les combats qui ont 
lieu sur le pont – le dramaturge a cessé son processus d’être convoqué au temps véri-
dique de l’histoire évoquée tout en revenant à son temps d’actuel. Cela a créé, à son 
tour, une sorte du reculement dans la mesure où ont provisoirement disparu toutes les 
indications scéniques qu’il a avait produites, qu’il soit en tant que narrateur ou bien une 



 

Tarik ABOU SOUGHAIRE  
 

259 

 

voix off, tout en donnant le relai aux autres personnages afin de continuer leur histoire. 
C’est ainsi que nous nous interrogeons : pourquoi Al-Qasimi a-t-il choisi cet espace en 
définitive afin de se reculer de son histoire en donnant à ses personnages l’opportunité 
de s’exprimer ? Pourquoi n'a-t-il pas continué tout en suivant la méthode de la voix off ?  

En vue de répondre à ces questions, il est à mentionner que même si les didascalies, 
ainsi que la technique de la voix off, visent à faire articuler les pensées et les émotions 
intérieures que les personnages n’arrivent pas à déclarer via leur discours, certains sen-
timents ne trouvent pas leur écho ou leurs efficacités sur l’esprit du lecteur sauf dans le 
cas où ils sont reformulés ou produits par les personnages eux-mêmes. L’exemple ty-
pique à ce propos, c’est le cas du regret qui a frappé le calife Al-Musta’sim après qu’il 
avait connu que les jeunes musulmans se sont martyrisés. L’illustration de cette image 
du regret vise, d’une part, à créer une sorte de cohérence entre les événements, ou plutôt 
une ambiance intégrale dans laquelle chaque péripétie apparaît comme un facteur com-
plémentaire de l’autre. L’émotion du regret qu’a exprimée le calife lors le martyre des 
jeunes musulmans n’est qu’une conséquence émanée de son introspection envers son 
attitude de l’indifférence et du désintérêt pour leurs affaires lorsqu’ils se lui adressaient 
afin de lui demander de l’aide.  D’autre part, l’articulation du calife de son sentiment du 
regret n’est qu’un moyen visant à illustrer la place particulière dont se jouit l’idée du 
martyre. Quand la voix off a annoncé les autres péripéties, tels que la chute de la force 
d’Al-Ajamî, la démolition du mur d’enceinte, l’entrée des Mongols dans Bagdad, voire 
la tuerie du commandant en chef de l’armée, tout cela n’avait stimulé le protagoniste à 
intervenir dans l’action ou à empêcher cette voix off de fournir des informations néces-
saires aidant le public à comprendre l’intrigue. Mais, dès que la voix off a déclaré le 
martyre des jeunes musulmans, le calife a été motivé sur-le champs tout en prenant le 
relai verbal. Autrement dit, la voix off s’est reculée tout en laissant la place au person-
nage principal pour exprimer son regret envers le martyre de ces jeunes-hommes. 
Comme si Al-Qasimi avait, ainsi, voulu démontrer que ce martyre résonne plus fort que 
le meurtre ou la perte de tous les autres.  

Il est, aussi, à savoir que le dramaturge a mis en évidence la place majeure de l’idée 
du martyre à travers le choix des vocabulaires insérés ci-dessus. Pendant l’annonce de la 
mort du commandant en chef de l’Armée Al-Duwaydâr, la voix off a déclaré que Du-
waydâr est tué, alors qu’elle a utilisé l’expression verbale (mourir en martyrs) afin de 
révéler la mort de ces jeunes-gens. Même si les deux énoncés - « Duwaydâr est tué » et 
« Les jeunes musulmans, vêtus de linceuls blancs, meurent en martyrs » - affirment la 
perte de la vie, la distinction terminologique en est claire. Puisque le choix des termes 
n’est pas effectué par hasard dans ces deux extraits et afin de ne pas mener une sorte de 
confusion entre les deux concepts ou d’identifier le meurtre par le martyre ou vice-
versa, se voit alors nécessaire une certaine réflexion sur la sémantique de ces deux no-
tions. Quand se rencontrent deux forces militaires dans une guerre, le meurtre n’est 
qu’une affaire attendue dans la mesure où chacune de ces deux forces s’attache à tuer 
les sujets de l’Autre et le meurtre du commandant en chef représente, pour l’autre, un 
grand objectif puisque la chute du Général signifie la défaite de toute son armée. C’est 



 Symbolon Volume XXIV. no. 1 (44) 
 
 

260 

 

ici que le meurtre qu’a subi Al-Duwaydâr représente l’un des objectifs qu’ont réalisés 
les Mongols dans leur combat contre les Abbassides. Quant à l’image du martyre dans 
cette guerre, il apparaît « en tant que phénomène de groupe, le martyre est au cœur des 
problématiques sociales. La figure du martyr cristallise le sentiment d’appartenance à 
une communauté […], car son sacrifice démontre un engagement ultime vis‐à‐vis d’une 
cause. Le martyr fait le choix du sacrifice » (Sei 2015, 1-10). C’est de la même façon du 
meurtre que le martyre est considéré comme un objectif, mais cette fois-ci un objectif 
cherché par le mort, ou pour en mieux dire par le martyr lui-même et non pas par son 
ennemi. Le départ de ces principes nous permet, ainsi, de toucher de près tant de secrets 
concernant les personnages et leur rôle actionnel dans leur combat contre Hulagu et sa 
force. Bien que le nom d’Al-Duwaydâr ne cesse de se configurer tout au long de la 
pièce puisque le dramaturge lui ait accordé un rôle particulier et même si l’apparition de 
ce groupe des jeunes musulmans dans l’intrigue n’était pas sur la même ligne de 
l’importance de ce personnage, la description terminologique accordée à leur mort nous 
déchiffre que leurs participations dans la guerre contre Hulagu et sa force se diffèrent 
l’une de l’autre. Al-Duwaydâr a participé dans ce combat par le fait qu’il est l’un des 
conseillers du Calife et le commandant de son armée, alors le groupe des jeunes musul-
mans y ont participé par le fait de sauver leur califat contre le vice des mongoles. La 
guerre en est unique, alors que les motifs s’y diffèrent. Raison pour laquelle, la mort 
d’Al-Duwaydâr, celui dont le métier est de protéger le calife et de diriger son armée et 
qui reçoit un salaire envers son métier, a été insérée dans l’intrigue en forme de la tue-
rie, alors que celle des jeunes musulmans, ceux qui sont stimulés par la fidélité et la 
défense de leur État abbasside, y a été déclarée en sorte du martyre. Ainsi, le meurtre 
n’exprime point le martyre et la différence en est évidente. Raison pour laquelle, le re-
gret du calife a été articulé envers le martyre des jeunes-musulmans et non pas envers le 
meurtre de son commandant en chef de l’armée.   

Si la représentation de la chute de Bagdad occupe la place primordiale tout au long 
du 3ième acte de la pièce, c’est vers la fin de cet acte que se prononce clairement l’une 
des conséquences de cette chute, c’est la mort du calife Al-Musta’sim. Dans l’excipit de 
cet acte, le lecteur se retrouve en face d’une mort inhabituelle dans la mesure où Hulagu 
a ordonné à ses soldats d’écorcher vif le visage du calife après que ce dernier leur a 
montré le lieu où se trouvent les trésors de son royaume :  

 
HULAGU : (Se tourne vers le calife et dit) : Dans quel but et pour quel jour avez-

vous ramassé tout cet argent ?... Vous auriez mieux fait de consacrer 
ces richesses à la création d’une armée puissante, pour vous défendre 
et défendre votre royaume ; soldats ! Emmenez-le !... Écorchez-le vif 
la peau du visage et apportez-la-moi !...  

(Le calife balbutie quelques mots) 
LE CALIFE : Je voudrais faire mes ablutions… Je voudrais faire la prière… Je 

voudrais faire mes ablutions… Je voudrais faire la prière…   
HULAGU : Allez ! Emmenez-le !  



 

Tarik ABOU SOUGHAIRE  
 

261 

 

(On traîne le calife dehors… On l’entend pousser des cris, puis c’est le silence. Un 
soldat entre et dit).  
UN SOLDAT : Seigneur… il est mort entre nos mains, avant que nous ayons fini 

de l’écorcher…  
HULAGU : Écorchez la peau de son visage mort et apportez-la-moi !   

Al-Qasimi 2021, 39 
    

Ce n’était pas la seule image du meurtre horrible que nous pouvons observer à 
l’intérieur de la pièce puisque la mort de quarante mille personnes a été annoncée dans 
le dernier acte. Après la mort d’al-Musta’sim, son ministre infidèle Ibn Al-Alqami, qui 
travaillait toujours en faveur des Mongols et d’Hulagu, a été nommé par ce dernier afin 
de gérer les affaires de Bagdad. Cependant, malgré sa loyauté constante à ce Général et 
à ses collaborateurs, il n’arrive pas à supporter les massacres menés par les troupes 
mongoles contre la population d’al-Hallah et dont la conséquence a été la mort de qua-
rante mille personnes. Après qu’il a reçu cette nouvelle, il est tombé mort sur-le-champ 
et son fils Ibn Ibn Al-Alqamî a pris le relai de la gouvernance :  

 
LE PRINCE MONGOL : […] Je suis venu pour vous annoncer que nos troupes 

ont massacré quarante mille personnes parmi la population d’al-
Hallah, et maintenant elles marchent sur Bassora.  

(Le prince mongol s’en va) (Ibn Al-Alqamî secoue la tête en disant) : 
IBN AL-ALQAmÎ : Le destin décida autrement que je ne le souhaitais… […] 

(Ibn Al-Alqamî, un cadavre inanimé) 
LE PRINCE MONGOL : Ibn Al-Alqamî… Je suis venu vous voir pour vous an-

noncer une nouvelle importante. Nous sommes parvenus à Bassora et 
nous nous sommes emparés de toutes les terres. Il est vrai que beau-
coup de gens y ont trouvé la mort, mais qu’importe !... Ibn Al-
Alqamî… M’avez-vous entendu ?!  

(Il lui donne un coup de pied. Ibn Al-Alqamî tombe, sans vie, sur le plancher)  
(Le prince mongole ordonne à ses soldats de le transporter à l’extérieur)  
LE PRINCE MONGOL : Transportez-le dehors ; je prendrai un autre ministre.  

Al-Qasimi 2021, 47-48 
 

En foi de quoi, une harmonie est effectivement réalisée entre les quatre actes de 
sorte qu’ils s’enchevêtrent, tous, en invitant le lecteur à se confronter à la vieille situa-
tion des Arabes qui n'est pas du tout différente de leur situation actuelle. Ce qui est arri-
vé à l’État abbasside avant et après sa chute n’est qu’une image similaire à ce qui se 
passe aujourd’hui sur la scène arabe, comme si l’Histoire se répétait sans le moindre 
changement. Raison pour laquelle, Le retour d’Hulagu a été écrit dans une perspective 
historique d’une réalité douloureuse où les noms des personnages, les lieux, voire les 
événements sont tous réels. C’est ce qu’affirme, d’une façon claire, le dramaturge dans 
la préface dans laquelle il a articulé la notion de l’effet-miroir tout en démontrant 
jusqu’à quel points les événements de sa pièce historique s’assimilent littéralement à 
tout ce qui se passe sur la scène arabe d’aujourd’hui. Dans cette place d’extratextualité, 



 Symbolon Volume XXIV. no. 1 (44) 
 
 

262 

 

dite la préface, Al-Qasimi a pu nous confier clairement les raisons qui l’on vivement 
stimulé à dramatiser ces trois années qui précèdent l’invasion mongole de Bagdad dans 
la mesure où il dit :   

 
À travers mes lectures sur l’histoire de la nation arabe, j’ai constaté que les événe-

ments qui précèdent la chute de l’État abbasside ressemblent fort à ceux qui se dérou-
lent aujourd’hui sur la scène arabe, comme si l’Histoire était un éternel recommence-
ment. J’ai donc composé ce drame afin d’évoquer une réalité douloureuse sous un 
angle historique. Les noms des personnages et des lieux, ainsi que les événements qui 
en constituent la trame sont véridiques. Chaque mot, dans ce texte, indique clairement 
ce que vit la nation arabe.  

   Al-Qasimi 2021, 7 
 

En conclusion, Le retour de Hulagu n’est qu’une tentative théâtrale visant à méditer 
notre actualité. Toutes les composantes de cette pièce historique s’enchevêtrent, d’une 
façon claire, afin de refléter l’idée de l’effet-miroir. Le dramaturge a réussi, via le 
prisme des événements passés, les personnages, le temps, l’espace et les thématiques 
abordées, de nous inviter à réfléchir, d’une manière ou d’une autre, sur les événements 
d’actualité. En nous prolongeant dans ce drame historique, nous ne faisons pas seule-
ment un voyage dans le chronique, mais plutôt une introspection sur notre société con-
temporaine. L’intrigue de ce drame pièce n’est pas liée à un simple récit de l’Histoire, 
mais elle est pleine des réalités sur notre passé, notre actualité, voire ce que nous devons 
éviter à l’avenir. En un mot, le dramaturge a pu nous déclarer, via Le retour d’Hulagu, 
que l’Histoire a resté, reste toujours et restera vivante et pertinente. Après avoir lu cette 
pièce, nous avons constaté que le dicton disant « Si vous voulez réussir, ne vous retour-
nez pas envers le passé » n’est qu’un dicton erroné et il faut, donc, le modifier en disant 
« Si vous voulez réussir et avancer envers un avenir brillant, vous devez lire l’Histoire 
et retirer des leçons du passé ».  

 

BIBLIOGRAPHIE 

AL-QASIMI, Sultan bin Mohammed, 2021, Le retour d’Hulagu, Charjah : Al-Qasimi 
Publications.  

BASSIDIKI, Kamagaté, 2009, « De l’histoire au théâtre historique dans Les 
Amazoulous d’Abdou Anta Kâ », in Études françaises, 45 (3), Montréal : 
Presses universitaires de Montréal, pp. 115-127.  

BICHET, Ragab, 2010, Histoire des Mongols et chute de Bagdad, Le Caire : Librairie 
de Jizerat Edward.  

LOCHERT, Véronique, 2004, « La didascalie dans le théâtre français du XVIIe siècle : 
une pratique mineure ? », in Le théâtre au XVIIe siècle : pratiques du mineur, 
Toulouse : Littératures classiques, pp. 43-64  



 

Tarik ABOU SOUGHAIRE  
 

263 

 

MONTINI, Simona, 2015, « Le drame historique au théâtre libre (1887-1894) : une 
nouvelle typologique de héros », in Les héroïsme de l’acteur au XIXe siècle, 
Lyon : Presses universitaires de Lyon, pp. 281-291. 

SANTA-MARIA, Yousef Al-Alam, 1901, Dîwân de Tarfa Ibn Al-Abd Al-Bakri, traduit 
par Max Seligsohn, Paris : Librairie Émile Bouillon.  

SEI, Julia, 2015, « Le martyre comme un processus social », article en format 
électronique disponible sur le site : https://www.iris-france.org/wp-
content/uploads/2015/11/Obs-religieux-Le-martyre-comme-processus-social.pdf. 

SIMONET-TENANT, Françoise, 2004, « Aperçu historique de l’écriture épistolaire : du 
social à l’intime », in Le français aujourd’hui, Paris :  Armand Colin, pp. 35-42.  

UNIVERSALIS, Encyclopædia. Biographie de ṬARAFA ‘AMR IBN AL-‘ABD AL-
BAKRĪ. În: Encyclopædia Universalis [on-line]. [F.a.] [accesat la 13 noiembrie 
2025]. Disponibil la: https://www.universalis.fr/encyclopedie/tarafa-amr-ibn-al-
abd-al-bakri/. 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

© Tarik Abou Soughaire. Ce travail est disponible sous la licence  
Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY). 

 


	OLAR
	Symbolon
	GYORGYJAKAB
	KOLLO
	ADAMOVICH
	BLAGAR
	Symbolon
	BLAGAL
	Symbolon
	TOMPA
	Symbolon
	CADARIU
	CONTIU
	GYORGY
	MANOLESCU
	NAGY
	SZILVESZTER
	Symbolon
	DAN
	ELEKES
	ZAMFIRESCU
	PRECUP
	Untitled
	STEFANESCU
	REZNEK
	SOUGHAIRE
	Symbolon
	IEREMIA
	Symbolon
	ASZTALOS
	Symbolon
	CRISAN
	Symbolon
	HOJBOTĂ
	Symbolon
	MAGAZIN
	Symbolon
	HUZUM
	AUTHORS

